## ГАЗЕТА ПРИХОДА ХРАМА СВ.ММЦ. ВЕРЫ, НАДЕЖДЫ, АЮБОВИ И МАТЕРИ ИХ СОФИИ

Сайт храма: http://hram-kokoshkino.ru



выпуск № S (17) Май 2014 г.

ПРНХОДСКОЙ ВЕСТНИК

06 мая - Великомученика Георгия Победоносца
21 мая - Апостола и Евангелиста Иоанна Богослова
22 мая - обретение мощей святителя и чудотворца Николая
29 мая - Вознесение Господне

#### Слово на праздник Вознесения Господня

Праздник Вознесения Господня празднуется на сороковой день после Пасхи, так как через сорок дней после Своего Воскресения Сын Божий вознёсся во плоти на небо и сел одесную Бога Отца. Его человеческие душа и тело приняли славу, нераздельную с Его Божеством. (...продолжение на стр. 8)



## ПРИХОДСКАЯ ЖИЗНЬ

**20 апреля** в светлый день Пасхи, после утренней Божественной Литургии настал детский праздник в воскресной школе. Этот праздник – добрая традиция нашего прихода. Учителя и родители сумели создать теплую, радостную атмосферу для детей, порадовать их пасхальными угощениями и подарками.

21 апреля в Светлый понедельник, миссионеры нашего прихода и сотрудники молодежного центра «Одигитрия» разделили пасхальную радость с заключенными следственного изолятора «Бутырка». День начался Божественной Литургией в тюремном храме, ее совершил настоятель этого храма отец Константин Кобелев в сослужении шести священников. Заключенные прошли крестным ходом вокруг храма, а в конце службы миссионеры вручили им поздравления от нашего прихода. После службы отцы и их помощники понесли пасхальную радость в камеры, много проникновенных слов было сказано и услышано. Очень надеемся, что мы хоть немного смогли ободрить и порадовать людей, оказавшихся в беде.







4 мая - Память святых жен-мироносиц. Святые ученицы Христовы являют нам пример жертвенной любви и самоотверженного служения Господу. Церковь чтит первых благовестниц и отмечает этот день как праздник всех женщин-христианок. Поздравляем наших прихожанок! Вместе с мироносицами празднуется память святой благоверной царицы Тамары. Поздравляем Тамару и Тамару – любимых Господом верных помощниц нашего прихода. Просим ваших молитв об упокоении монахини Тамары, старейшей молитвинницы нашего храма.

6 мая — память святого великомученика Георгия. Поздравляем настоятеля отца Георгия!!! Желаем ему доброго здравия и во всех его трудах Божьего благословения. Просим всех вас поддерживать дорогого батюшку молитвой; радовать его делами веры, любви и мира. Поздравляем всех тезоименитых тружеников и прихожан. В этот же день церковь прославляет святую мученицу царицу Александру. Поздравляем всех именинниц нашего прихода и просим молитвенно вспомнить отшедших ко Господу схимонахиню Александру и монахиню Александру, первых прихожанок и молитвенниц нашего храма.

**9 мая** — день Победы и поминовения усопших воинов. Вечная память всем, за наше Отечество живот свой положившим! Низкий наш поклон ветеранам и всем тем, кто пережил страшную войну.

**21 мая** – память святого апостола и евангелиста Иоанна Богослова. «Св. апостол Иоанн Богослов... дивным образом преставлен и живет доселе на земле и на небесах», — говорит святой прав. Иоанн Кронштадтский. Поздравляем всех именинников!

**22 мая** – память любимого святого и заступника – святителя Николая, архиепископа Мир Ликийских. Всех поздравляем с этим праздником, особые поздравления именинникам! Просим помолиться о упокоении души алтарника Николая – горячо любимого нами Николая Геннадьевича Шеянова, и раба Божьего Николая, старейшего прихожанина нашего. Вечная им память!

**24 мая** — праздник святых равноапостольных Мефодия и Кирилла, учителей Словенских. День тезоименитства Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла. Будем неустанно молиться за Патриарха и просить милостивого Бога ниспослать нашему Предстоятелю доброе здравие и помощь в трудах на благо матери Церкви.

CHEKONGKONGKONGKONGKONGKONGKONGKONG

### О ТАИНСТВАХ

#### Изъяснение Божественной Литургии, прот. Алексей Уминский Евхаристический канон (...продолжение)

«... Присно Сый, такожде Сый, Ты, и Единородный Твой Сын, и Дух Твой, Святый; Ты от небытия в бытие нас привел еси, и отпадшия возставил еси паки, и не отступил еси, вся творя, дондеже нас на Небо возвел еси, и Царство Твое даровал еси будущее».

Воскресение Христово – новый акт творения мира, акт творения новой твари. Господь сначала нас создал, приведя в бытие из небытия. Казалось бы: совершенно непостижимый акт творения, потому что осознать это человек не может. Мы это даже и не пробуем это понять, просто принимаем, как написано.

Но, когда мы уже существуем, Господь творит нас заново. Своим Воскресением Он новотворит мир, вновь все сотворяет через Церковь Свою. Все ветхое ушло, а настоящее только начинается. Созидается новая тварь во Христе, и мы ежеминутно являемся участниками этого творения в постоянном общении с Богом.

«...И не отступил еси, вся творя, дондеже нас на Небо возвел еси, и Царство Твое даровал еси будущее».

В этой удивительной молитве мы сталкиваемся с тем, что прошлое, настоящее и будущее сливается в единое время. Мы начинаем ощущать себя таким образом и говорить так, как будто уже находимся не здесь, на земле, а в Царствии Небесном. Именно оттуда мы благодарим Господа не только за то, что Он нас создал, не только за то, что Он спас нас, но и за то, что возвел нас на небо и даровал нам Свое Царство.

Мы вторгаемся в Вечность, которая уже наступила. Речь идет об общении с Богом в Царствии Небесном, потому что Он все это уже нам даровал. Все это с нами уже совершилось, и нам остается лишь протянуть руку и принять дарованное. Вопрос состоит лишь в том, действительно ли мы хотим этого? Хотим ли мы принять от Христа уже дарованное нам спасение? Ведь дар вечной жизни — нелегкая ноша, его придется принять, как крест, и никак не иначе...

Безмерна тяжесть спасения, человек может под ней и согнуться. Но каждая Евхаристия призывает нас решить: стремимся мы к спасению или нет? Хотим мы этот дар на себе понести, как величайшую тяжесть и одновременно как абсолютную благость, или предпочтем отойти в сторонку? Войти в Царствие Небесное можно только через Церковь, которую сотворил Господь, через Его язвы, через ребро пронзенное...

Литургия, в которой мы с вами участвуем – непрерывная цепь дерзновенных прикосновений к телу Христову. Так же, как и апостол Фома, мы то и дело «испытываем» Спасителя, влагая персты в Его раны.

«О сих всех благодарим Тя, и Единороднаго Твоего Сына, и Духа Твоего Святаго, о всех, ихже вемы и ихже не вемы, явленных и неявленных благодеяниих, бывших на нас. Благодарим Тя и о службе сей,

·

юже от рук наших прияти изволил еси, аще и предстоят Тебе тысящи Архангелов и тьмы Ангелов, Херувими и Серафими, шестикрылатии, многоочитии, возвышающиися пернатии».

Мы благодарим за эту службу, как за дар, который Господь принимает от нас, недостойных, хотя Его в этот момент славят Архангелы и Ангелы, Херувимы и Серафимы – шестикрылатые, многоочитые, возвышающиеся, пернатые... Верующие же поют Ему ту самую песнь, под звуки которой Он входил когда то в Иерусалим: «Осанна в вышних, благословен Грядый во имя Господне», – и их ликующее пение соединяется с ангельским славословием.

Господь грядет! Так же и мы грядем в небесный Иерусалим через принятие Божиего дара, через постоянное стремление быть вместе со Христом — в Его смерти и Воскресении, в Его восхождении на Небо, в Его сидении одесную Отца. Вот главное чувство, которое должно переполнять душу каждого христианина: «Хочу спастись! Хочу следовать путем спасения! Хочу этот незаслуженный, безмерный и неподъемный дар понести на себе, потому что только так можно войти в общение со Христом!» Лишь тогда этот дар станет тем благим игом и легким бременем, о котором говорил нам Господь.

Священник: «Победную песнь поюще, вопиюще, взывающе и глаголюще».

Хор: «Свят, Свят, Свят Господь Саваоф, исполнь Небо и земля славы Твоея; осанна в вышних, благословен Грядый во имя Господне, осанна в вышних».

Иерей продолжает чтение евхаристической молитвы:

«С сими и мы блаженными Силами, Владыко Человеколюбче, вопием и глаголем: Свят еси и Пресвят, Ты, и Единородный Твой Сын, и Дух Твой Святый. Свят еси и Пресвят, и великолепна слава Твоя; Иже мир Твой тако возлюбил еси, якоже Сына Твоего Единороднаго дати, да всяк веруяй в Него не погибнет, но имать Живот Вечный. Иже пришед, и все еже о нас смотрение исполнив, в нощь, в нюже предаешися, паче же Сам Себе предаяше за мирский живот, приемь хлеб во святыя Своя и пречистыя и непорочныя руки, благодарив и благословив, освятив, преломив, даде святым Своим учеником и апостолом, рек ...».

Молитва, содержащаяся в Литургии Василия Великого, раскрывает глубинный смысл евхаристической Жертвы, объясняет, во имя чего она приносится и для чего происходит умаление Христово.

Когда же начинается умаление Сына Божиего, или кенозис (от греческого кє́ушоїς – «опустошение», «истощение»)? Господь уже ограничил и умалил Себя сказав: «Сотворим человека по образу Нашему и по подобию Нашему» (Быт. 1: 26). По мнению святых Отцов Церкви, сотворение человека было предвестием воплощения Сына Божия и принесения Им искупительной крестной жертвы.

### О ТАИНСТВАХ

В молитве, входящей в Литургию Василия Великого, говорится об истощении, о том, что *«персть взем от земли, и, образом Твоим, Боже, почет, положил еси в раи сладости...»*, то есть жертва уже приносится. Бог Себя ограничивает присутствием на земле Своего образа и подобия, одаренного бессмертием и свободной волей. Ради него то и совершается великая жертва. Впрочем, не только ради него...

«Хотя бо изыти на вольную и приснопамятную и животворящую Свою смерть, в нощь, в нюже предаяше Себе за живот мира...». Жертва приносится за жизнь мира. Этой жертвой объемлется все, что Бог сотворил. Но, по сути, весь этот мир сотворен только ради человека. Он существует постольку, поскольку существует человек. Этот мир изначально устроен таким образом, чтобы нам в нем мире жилось хорошо и счастливо. Богословы утверждают: мир антропоморфен, то есть ориентирован на человека. Однако, когда человек согрешает, этот мир искажается, портится, подвергается тлению. Царствие Небесное, исполнение полноты времен, когда Бог будет «всяческая во всем», может наступить только через человека.

^ ^

«Приимите, ядите, Сие есть Тело Мое, еже за вы ломимое во оставление грехов».

Эта часть евхаристической молитвы заканчивается установительными словами, учреждающими само Таинство Евхаристии, по поводу которых велось немало споров.

Во время совершения Тайной Вечери Господом именно этими словами Христос обычный хлеб и обычное вино соделал Своим Телом и Своею Кровью. Это и послужило их буквальному пониманию Западной Церковью. В Русской Церкви тоже шел спор о том, когда же, собственно говоря, происходит пресуществление святых Христовых Таин, когда совершается тайна преложения хлеба и вина.

В нашей стране богословие не развивалось очень долго: из за нашествия татаро монголов и разрозненности русских земель духовного обучения практически не велось. Богословское образование могла дать только западная часть Церкви, находившаяся в Киевской митрополии, которая сначала находилась под властью литовских князей, а затем и Польши. В 1631 году архимандрит, а впоследствии митрополит, Петр (Могила) основал в Киеве высшее училище «для преподавания свободных наук на греческом, славянском и латинском языках» – духовную академию, подверженную католическому влиянию.

Славянских юношей посылали учиться на Запад в римско католические школы. Тамошнему обучению был присущ схоластический характер, и наше богословие до сих пор носит на себе его следы. Тогда делалось так: православные принимали униатство для того, чтобы получить образование, а возвращаясь на родину, каялись и вновь становились православными и таким образом приносили с собой некую ученость.

Многие дисциплины в Киевской академии преподавались на латыни, осуществлялись многочисленные переводы католической литературы. Другой литературы в то время попросту не было, и преподаватели стремились придать ей более или менее православный дух. Инструмент критики католицизма они заимствовали у протестантов: протестантской аргументацией они опровергали аргументацию католическую. В результате, очень многое было серьезно искажено. Тогда считалось, что это и есть Православие...

Поскольку наиболее образованные клирики служили именно в Киевской митрополии, то после объединения России с Украиной и образования единой Церкви под омофором Московского патриарха в 1686 году, ученых людей для назначения на архиерейские кафедры набирали именно там. Одним из таких архиереев был святитель Димитрий Ростовский (1651–1709).

В те времена возникли споры о пресуществлении Святых Даров, отголоски которых не утихают до сих пор. При этом вспоминаются слова, которыми Господь установил Тайную Вечерю, само Таинство Евхаристии, когда Он взял чашу на пасхальной трапезе и благословил вино и хлеб и, разломив его, благословил и раздал ученикам и сказал такие слова.

Католики полагают, что именно эти слова являются тайносовершительной формулой, претворяющей хлеб и вино в Тело и Кровь Христову. Именно в этот момент они благословляют Чашу и Хлеб. В католическом сознании священник является своего рода «заместителем» Христа, его руками и осуществляется Евхаристия. Но Христа никто собой заменить не может, да это и не нужно! Он, Он никуда не уходил, хотя Он и находится со Своим Отцом и Святым Духом в Святой Троице и в Царствии Небесном. Господь пребывает с нами до скончания века.

Православная Литургия всем своим строем указывает на то, что является главным. В нашем сознании священник – не «заместитель Христа» на Литургии, он – предводитель народа Божиего и не более того. Поэтому во время Литургии он не совершает ничего сам, священник – предстоятель перед Богом, умоляющий Его совершить эту тайну. Призывая: «Приидите, ядите...», – он вспоминает, как Христос на Тайной Вечере произносил эти слова.

Только после этого совершается одно из важнейших литургических действий. Кульминационным моментом непрекращающейся евхаристической молитвы является эпиклеза (латинского слова epiclesis и греческого ἐπίκλησις – «призывание»)».

Священник читает про себя: «Поминающе убо спасительную сию заповедь, и вся, яже о нас бывшая: Крест, Гроб, тридневное воскресение, на небеса восхождение, одесную седение, Второе и славное паки пришествие» и произносит вслух: «Твоя от Твоих Тебе приносяще от всех и за вся».

После установительных слов иерей молится, вспоминая эти события, как уже совершившиеся в вечности. Вспоминает он и Второе пришествие: ведь как мы уже говорили, Литургия для нас — это пребывание в вечности, это — обретение Царствия Небесного, это — жизнь будущего века, к которой мы приобщаемся.

В нас соединяются несоединимые, не вмещающиеся в человеческое сознание категории – прошедшее, настоящее и будущее. Мы живем то прошедшим, то будущим, вспоминаем или мечтаем, настоящее же время зачастую проходит мимо нас. А Царствие Не-

## О ТАИНСТВАХ

бесное — и есть настоящее время, и оно встречается с нами именно на Божественной Литургии. Мы приобщаемся к настоящему, мы настоящими становимся, благодаря тому, что Господь Сущий, то есть Настоящий в Своем абсолюте, дает нам возможность приобщиться к Его Сущности, причащаясь Его Телу и Крови. Несмотря на то, что мы еще остаемся смертными, «временными», мы уже соприкоснулись с вечностью.

Мы уже находимся совсем в другом мире, вспоминая о смертельной опасности, которой чудесным образом избежали. На Литургии мы воспоминаем это спасительное Таинство, Крест, Гроб, Воскресение, одесную седение и Второе пришествие, как будто уже пребывая в Царствии Небесном.

\* \* \*

Вслед за возношением Святых Даров совершается их преложение. Святой Дух призывается на предложенные Дары – хлеб и вино, – и происходит их преложение в Тело и Кровь Христовы.

Иерей берет в руки Святые Дары и, вознося их над Престолом, возглашает: «Твоя от Твоих Тебе приносяще о всех и за вся».

Что же приносит священник «Твоя от Твоих»? Речь идет о принесении Проскомидии. Вы помните, что на Дискосе символически изображены Агнец, Матерь Божия, Церковь, святые апостолы, все святые, все живые и мертвые, окружающие Господа. Дискос, как образ самой вселенной, как образ самой Церкви, возносится ко Христу: «Твое мы Тебе приносим, от тех, кто Тебе принадлежит, за всех и за все». И Литургия, и Проскомидия совершаются не только в память о живых и мертвых, не просто как моление о нашей земле, но за весь мир, за всю вселенную, за все, что Господь сотворил.

Мы пришли сюда и все, что могли, принесли Тебе. Все, что у нас есть, принадлежит Богу. Мы принесли Тебе Твое. Хлеб — Твой. Вода — Твоя. Вино — Твое. Ничего своего у меня нет. Все — Твое. И я — Твой...

Путь Церкви восходящей ко Христу, это путь крестный. Священник скрещивает руки, вознося перед молитвой эпиклезы Святые Дары на Престол. Вот путь каждого и всех нас вместе: принесение себя вместе со всеми за других, от всех и за вся — Богу. Это — путь восхождения и крестоношения, единственный путь ко Христу, ведущий к жизни вечной.

\* \* \*

Этот момент является началом молитвы эпиклезы, кульминационной части молитвы Анафоры, в которой совершается призывание Святого Духа на предложенные Дары – хлеб и вино, и преложение их в Тело и Кровь Христовы.

Хор поет: «Тебе поем, Тебе благословим», а священник читает молитву призывания Духа Святого на Дары: «Еще приносим Ти словесную сию и безкровную службу, и просим, и молим, и мили ся деем, низпосли Духа Твоего Святаго на ны, и на предлежащия Дары сия».

Это очень короткая молитва, которая не слышна нами, потому что в этот момент поет хор, но во время этой величайшей молитвы Святые Дары претворяются в Тело и Кровь Христовы.

Обратите внимание: мы просим послать Духа Святого на нас и на Дары. Мы просим всех нас сделать Телом Христовым, молим о том, чтобы все мы, в храме предстоящие, весь народ Божий, вся Церковь стали Телом Господним.

Благодатное сошествие Духа Святого не может обойти нас. Не только заранее приготовленные хлеб и вино, но все мы, участвующие в Литургии, в данный момент — Евхаристия. На каждого из нас сходит благодать Духа Святого, претворяя нас в Тело Христово.

Именно поэтому каждому участвующему в Литургии православному христианину необходимо причащаться Святых Христовых Таин. В противном случае все литургические молитвы для нас обессмысливаются. Посудите сами: вот мы стоим во время евхаристического канона, все молятся о том, чтобы Дух Святой сошел на нас, и Господь нам Его посылает, а мы отказываемся Его принять! Мы оказываемся в каком то странном, двусмысленном положении, сначала молясь о Дарах, а потом от Них отворачиваясь.

\* \* \*

Значение эпиклезы подчеркивает особое молитвословие, которое не было включено в Литургию ни Василием Великим, ни Иоанном Златоустом, а является поздним привнесением. Я имею в виду тропарь Третьего часа на призывание Святого Духа: «Господи, иже Пресвятаго Твоего Духа в третий час апостолом Твоим низпославый, Того, Благий, не отыми от нас. но обнови нас. молящих ти ся».

Тропарь не является частью евхаристической молитвы; он был внесен в качестве еще одного подтверждения того, что преложение Святых Даров происходит не в момент призыва Иисуса, а в момент призывания Святого Духа. Дух Святой совершает это Таинство, это Он прелагает хлеб и вино в Тело и Кровь Христовы.

Иерей воздевает руки и трижды читает: «Сердце чисто созижди во мне, Боже, и дух прав обнови во утробе моей. Не отвержи мене от лица Твоего и Духа Твоего Святаго не отыми от мене».

К сожалению, тропарь прерывает священническую молитву, поэтому во многих Поместных Церквях он читается до молитвы эпиклезы.

После этого дьякон, указывая на Святые Дары, возносит мольбу: *«Благослови, владыко, Святый хлеб»*. Священник, продолжая молитву эпиклезы, произносит, указывая на Агнца: *«Сотвори убо Хлеб сей Честное Тело Христа Твоего. Аминь»*. Дьякон отвечает: *«Аминь»* от лица всей Церкви.

Потом дьякон указывает на Потир со словами: «Благослови, владыко, Святую Чашу». Священник добавляет: «А еже в Чаши сей Честную Кровь Христа Твоего». Дьякон, а вместе с ним и все люди, отвечают: «Аминь».

Дьякон указует сначала на Дискос, а потом на Чашу: *«Благослови, владыко обоя́»*. Иерей, благословляя хлеб и вино, произносит: *«Преложив Духом Твоим Святым»*.

Дьякон и священник творят поклоны перед Престолом и трижды повторяют: «Аминь».

Продолжение следует...

## наследие святых отцов

# Поучения старца Порфирия Кавсакаливита Да освятит вас Господь Светом Истины!

#### ПРИРОДА НАС ПРОБУЖДАЕТ, НО ОНА НЕ МОЖЕТ ПРИВЕСТИ НАС В РАЙ

Духоносец — тот, кто имеет Духа Божия, замечает все, мимо чего проходит. Он весь — зрение, весь — обоняние. Все чувства живы, но живы в Духе Божием. Он иной. Он все видит и все слышит: видит птиц, камни, бабочку... Проходя мимо, чувствует все, аромат, например. Живет во всем: среди бабочек, пчел. Благодать делает его внимательным. Он хочет быть со всем вместе.

Что вам сказать? — замялся Старец. — Я пережил это, когда на Святой Горе меня посетила Божественная благодать. Помню, как соловей среди деревьев надрывался от пения, отводя крылья назад, чтобы иметь силы для пения. О, о, о! Если бы было возможно, я бы давал бы ему стаканчик воды, он отпивал бы из него так часто, чтобы утолять свою жажду... Почему надрывается соловей, почему? Но он сам радуется своему пению, ощущает его, поэтому и надрывается.

Лесные птицы меня очень вдохновляли. Съездите как — нибудь в Калисью, послушайте соловьев. Даже каменное сердце придет в умиление. Как не почувствовать, что ты — вместе со всем? Углубитесь в цель их существования. Цель поставлена им их Творцом. Целесообразность творения указывает на величие Божие, на Его промысел. У нас, людей, целесообразность Божия выражается различным образом. У нас есть свобода, есть рассудок.

Однажды я составил проект для здешнего хозяйства: сделать цистерну среди сосен и емкость на два кубометра воды для автоматической подачи воды. Пусть прилетают соловьи, которым очень нужна вода, мошки и мухи...

Как — то, когда я жил еще в Калисье, я вернулся в мо-

настырь после болезни. Госпожа Мария, пастушка, пришла с осликом, чтобы привезти меня на нем.

По пути я ее спросил:

- Госпожа Мария, как там наши красоты, как луга, полевые цветы, бабочки, запахи и соловьи?
  - Ничего нет, говорит она мне.
  - Как? Май месяц, и ничего нет?
  - Ничего, отвечает она.

Скоро мы окунаемся во все это, в цветы, благоухание, порхание бабочек.

- Ну вот, госпожа Мария, что ты теперь скажешь?
- А я и не замечала!

Продвигаясь дальше, мы подошли к платанам. Соловьи своим громким пением наполняли весь мир.

- Госпожа Мария, ты мне сказала неправду!
- Да нет, говорит она мне, я этого совсем и не замечала!

И я вначале был «толстокожим», не понимал, — признался Старец Порфирий. — Потом Бог дал мне благодать. Тогда все изменилось. А произошло это по той причине, что я стал исполнять послушание.

Помню окаменевшие деревья, их стволы. Мы их видели на острове Митилини. Они росли пятнадцать миллионов лет назад. На меня они произвели огромное впечатление! И это тоже молитва — видеть окаменения и прославлять величие Божие.

#### КАК ПОМОЧЬ БЛИЖНЕМУ, КОГДА ОН ОХВАЧЕН ЗЛОМ?

Будем иметь любовь, кротость, мир! — Убеждал Старец. — Так мы поможем своему ближнему, когда он охвачен злом. Пример наш испускает для другого человека таинственное излучение (мистика актиноволи) не только тогда, когда человек находится рядом, но и когда его нет! Будем учиться таким образом передавать свое доброе расположение.

Более того, даже когда мы говорим о жизни другого человека, которую не одобряем, он чувствует это, и мы его отталкиваем... Но если мы милостивы и прощаем его, то оказываем на него влияние, даже если он нас и не видит. Ведь точно так же оказывает на него влияние и зло!

Поэтому не будем не только негодовать, но и осуждать хулителей, безбожников, гонителей и подобных им людей. Возмущение причиняет зло. Будем ненавидеть их слова, их зло, но человека, который сказал это, не будем ненавидеть, даже возмущаться на него. — Помолимся о нем. Христианин имеет любовь и благородство и ведет себя соответствующим образом.

Как подвижник, которого не видит мир, помогает миру, потому что волна его молитв влияет на другого человека, переносит Дух Святой в мир, так и вы, расточайте свою любовь, не ожидая ответной любви. Делайте это с любовью, с терпением, с улыбкой...

Любовь должна быть истинной (акрефнис). Но истинна одна лишь любовь Божия, человеческая же, то есть душевная, — всегда эгоистична. А какова Любовь Бога? — Это не передашь словами, это должно нам открыться...

Человеку, который нас утомляет и создает нам сложности, любовь должна быть приносима незаметно, чтобы тот человек не заметил, что мы пытаемся его полюбить. И не будем проявлять это внешне, потому что в тогда человек станет препятствовать нам.

Здесь поможет молчание...Молчание спасает от всех зол. Воздержание языка — великое дело! — Признался Старец — Каким — то таинственным образом доброе молчание испускает доброе излучение на ближнего.

#### ЗЛОЙ ДУХ ВЛАДЕЕТ ВАМИ ОБОИМИ

Смотрите: Я расскажу вам одну историю! — сказл старец Порфирий.

Одна монахиня, которая сильно стремилась к порядку, с раздражением сказала своему старцу:

— Такая — то сестра возмущает весь монастырь своими трудностями и своим характером. Мы не можем ее терпеть...

Тогда старец ответил:

— Да ты сама хуже нее...

Вначале монахиня стала возражать и удивляться, но по-

сле объяснений старца поняла и осталась довольной.

На это старец сказал:

— Ею владеет злом дух, и поэтому она плохо себя ведет. Ты как бы в лучшем состоянии, но владеет он и тобою и играет вами обеими. Сестра приходит в такое состояние не по собственной воле.

А ты по своей собственной воле своим сопротивлением и отсутствием любви делаешь то же самое. Таким образом, ты и ей не доставляешь пользу, и себе вредишь. И вот — ты хуже!

## наследие святых отцов

#### ТАИНСТВО ЛЮБВИ

Запомни, каждое свое дело, дитя мое, мы должны начинать с любви к Богу!

Простота, опытность в духовной жизни, смирение, совершенная любовь очаровывают меня всегда, когда я нахожусь рядом с отцом Порфирием, так что забывается, кто я, чем занимаюсь и т. д.

Я смотрел на него как на одного из древних отцов пустыни, о которых мы читаем в патериках. Меня неизменно поражало то, что он постоянно говорил мне о любви.

«Каждое свое дело, дитя мое, мы должны начинать с любви к Богу».

Ничто духовное не бывает без страдания. Ничто духовное не приходит само по себе, просто так. Здесь следует отметить, что Геронда конечно не гонялся за духовными дарованиями. Нет. Он стремился только к любви Христовой, больше ни к чему.

Целью монаха, целью христианина является не получение даров от Бога, а любовь. Это движение является исходом из самодостаточности. Этот исход — общение и любовь к Богу. Так поступал и Геронда. Дарования пришли потом — дары Божии. Так он на это видел.

- Какие слова из душеполезных наставлений Старца Порфирия особенно врезались в вашу память?
- Он всегда говорил, чтобы мы как можно больше любили Христа. «Кто любит Христа, тот избегает греха».

Любовь к Богу он всегда выделял особо.

И справедливо. Потому что, как вы знаете, кто — то может жить внимательно и добродетельно, имея своей целью избежать вечных мук. Это первая категория людей. К следующей категории относятся те люди, которые стараются не грешить, помышляя о воздаянии от Бога и наследии райских обителей.

Третья и наивысшая категория состоит в том, как учил Геронда Порфирий, чтобы человек жил добродетельно из любви к Богу, и потому, что он не желает огорчать Господа, Который «прежде возлюбил нас» (1 Ин. 4, 19). Эта любовь порождает ощущение райского блаженства в душе, она является началом рая.

Мы расстраиваемся, когда приходтся видеть ближних, которые не любят Бога. Но своей грустью мы не делаем ничего совершенно. А тем более наши указания — это тоже неправильно.

В этом заключена глубокая тайна. Если мы поймем ее, то сможешь помочь. В чем же тайна? Тайна — в том, что наша молитва, наша преданность Богу, создают условия, чтобы действовала Его благодать.

Мы своей любовью (агапи), своей жаждой любви (агапи) Божией привлекаем благодать, чтобы она омыла других людей, наших ближних, пробудила и воздвигла к Божественной любви — влечения к Богу (эрота). Лучше же сказать, что Бог пошлет Свою любовь (агапи), чтобы всех их разбудить. Своими молитвами мы сделаем всех достойными любви Божией.

#### НЕТ - НЕТ, НЕ БОЙСЯ, Я ЖЕ НЕ СУДИЯ...



— Дети, жизнь без Христа — это не жизнь. Все! — воскликнул Старец. — Она прошла, кончилась.... Если ты не видишь Христа во всех своих действиях и помыслах — ты чужд Христа...

Как ты это понял? Я помню одну песенку:

«Со Христом

везде пройдем,

Встретим страх?

Растопчем в прах!»

Вам ее не приходилось слышать? А? Это дети поют, но

как она мне запомнилась...

Так мы действительно и должны смотреть на Христа — без страха... Он — наш друг, Он — наш брат, Он — самое лучшее и прекрасное из того, что есть. Он — это все. Как друг, он обращается к нам и говорит: «Вы же мои друзья. Неужели вы этого не понимаете? Мы — братья и сестры.

Нет — нет, не бойся, я же не судия... (вре его ден име) У Меня в руках нет ключей от бездн адских, Я вас не запугиваю, нет! — Я вас люблю. Наоборот, я хочу, чтобы вы вместе со Мной радовались жизни... Понимаете?

Я хочу вам показать — вот, что такое Христос. И здесь нет места угрюмости, унынию, замкнутости на самом себе, когда человек погружен и терзается всевозможными помыслами, страдая от ран, полученных им на его жизненном пути. Во Христе ничего этого нет!

#### ХРИСТОС — НАШ ДРУГ!

Христос — это новая Жизнь. Христос — это все. Он — радость, Он — жизнь, Он — свет, свет истинный, который делает так, что человек радуется, стремится ввысь, видит все, видит всех, болеет за всех, хочет чтобы все были вместе с ним, и все — рядом со Христом.

Когда мы находим какую — либо вещь, или сокровище, то не желаем нигде говорить об этом. Но христианин, когда обретет Христа, когда познает Его, когда Христос войдет в его душу и он ощутит Его, тогда он хочет говорить и кричать об этом повсюду.

Он хочет говорить о Христе, о том, что такое Христос. Возлюбите Христа и ничто не предпочтите Его любви. Христос это все, это источник жизни, предел желаний, это — все. Во Христе есть все, все самое прекрасное.

Далеко отстоят от Христа скорби, уныние, нервозность, переживания, воспоминания жизненных травм, браней и страдания. Все это бывает в нашей жизни. Мы торопимся туда, бежим сюда, но все напрасно, и мы нигде не можем остановиться. Но где мы обретем Христа, пусть это будет даже пещера, там мы остаемся, и боимся уйти, чтобы не потерять Его.

Читайте, и вы все узнаете. Подвижники, которые познали Христа, не желали оставлять своих пещер, не желали идти в

мир на дело проповеди, они хотели остаться там, где ощутили соприсутствующего им Христа.

Христос — это все!

Христос — это источник жизни, радости. Это все. А как тебе кажется, Никос?

— То, что Вы сказали, Старец, — это золотые слова, и это реальность. Как вы говорите, так и есть на самом деле.

— Да, — продолжал Старец Порфирий, — так мы слышим призыв к жизни. Когда говорим, что мы христиане, когда говорим, что мы — Христовы. Ты понял? Вот как бывает. И в час испытания, как только мы увидим Христа, тут же отбрасываем свои намерения и хотим быть со Христом. Но Христос — наш друг, Он — наш брат, и Он говорит:

«Вы — Мои друзья». «Я не желаю, чтобы вы смотрели на меня иначе, Я не желаю, чтобы вы смотрели на меня так: что Я — Бог, что Я — Бог Слово, что Я — ипостась Святой Троицы. Я хочу, чтобы вы смотрели на меня как на своего, как на вашего друга, заключили меня в свои объятия, ощутили меня в своей душе — вашего Друга, Меня — источник жизни, как это есть на самом деле».

Но все это — истинно!



# ПРАВОСЛАВНЫЕ ПРАЗДНИКИ

#### Слово на праздник Вознесения Господня (...продолжение)

Оставляемый Спасителем мир был уже другим, нежели до Его Рождества. В этот мир, как в плодородную почву, упало семя новой жизни: в нём произошло воплощение Сына Божия. Это семя принесло бесценный плод — искупительную крестную смерть Христа и восстановление падшей человеческой природы. Теперь каждый из живущих на земле может приобщиться к Самому Богу и, подобно Ему, победить смерть.

В последний день Своего пребывания на земле Господь привёл апостолов на гору Елеонскую, что недалеко от Иерусалима. На вершине горы Он благословил учеников и стал возноситься на небо. С трепетом и изумлением смотрели апостолы на Христа, пока Он не скрылся от их взоров. Они скорбели об уходящем Учителе, но помнили слова, Им сказанные: "лучше для вас, чтобы Я пошёл; ибо, если Я не пойду, Утешитель не приидет к вам; а если пойду, то пошлю Его к вам" (Ин 16:7).

Печаль учеников рассеялась, когда перед ними явились два Ангела в белых одеждах и сказали: "мужи Галилейские! что вы стоите и смотрите на небо? Сей Иисус, вознёсшийся от вас на небо, придёт таким же образом, как вы видели Его восходящим на небо".

Ангелы напомнили ученикам обетование Спасителя о Его Втором пришествии на Землю, которое будет торжественным и славным. Но день и час пришествия Господня ведомы одному только Богу, поэтому вся жизнь христиан должна быть подготовкой к этой встрече с Творцом.

Подобно тому, как светильник не укрывают, а ставят на подсвечнике, так и апостолы своей искренней верой и пламенной проповедью просветили погибающий мир и распространили христианскую веру по всей Вселенной. По примеру апостолов каждый христианин в меру своих сил должен проповедовать Слово Божие в окружаю-

щем его мире.

В Православной Церкви праздник Вознесения Господня входит в число двенадцати главных праздников годового богослужебного круга. Церковная служба, совершаемая в этот день, проникнута чувством радости, растворяющей в себе печаль разлуки. Этой радостью наполнен и тропарь праздника Вознесения Господня, ибо вознесшийся Спаситель обещал послать апостолам Святого Духа, Который пребудет с людьми до конца времён.

По свидетельству церковных историков, праздник Вознесения Господня стал повсеместно отмечаться в четвёртом веке после Рождества Христова. До этого времени Вознесение чествовалось вместе с праздником Сошествия Святого Духа, на пятидесятый день после Пасхи.

В четвёртом веке равноапостольная царица Елена воздвигла на горе Елеонской, на месте Вознесения Христова, храм. Одной из главных его святынь, которая сохранилась до наших дней, является отпечаток на камне стопы Спасителя.

Своим схождением на землю Сын Божий низложил врага рода человеческого дьявола, а Своим восшествием вознёс человеческое естество превыше Ангелов и Херувимов. Человек во Христе навечно воссел на Престоле Божественной Славы.

По словам свт. Иоанна Златоуста, люди, которые не были достойны земли, в этот день вознесены на небо, и Херувимы, которые охраняли от падшего человека вход в рай, ныне поклоняются ему. Словами праздничного песнопения мы молитвенно обращаемся ко Христу: "Возшед на небеса, отонудуже и сошел еси, не остави нас сирых, Господи: да приидет Твой Дух, нося мир мирови, покажи сыном человеческим дела силы Твоея, Господи Человеколюбче".

свящ. Вячеслав Михайловский

#### О КРОТОСТИ И ТВЕРДОСТИ

#### Слово перед исповедью в день памяти Святителя Николая, архиепископа Мир Ликийских

Святителя Николая Мирликийского Церковь называет правилом веры и образом кротости. Нам в пример более всего напоминается о вере и кротости. Это то, что Церковь особенно отметила в Святителе Николае, а Господь говорит: Научитеся от Мене, яко кроток есмь и смирен сердцем (Мф. 11, 29). И опять же на первом месте стоит кротость.

Почему происходят все наши раздоры? Потому что мы строптивы. Противоположное кротости состояние есть строптивость, упрямство, стремление настоять на своем - это говорит о потере веры и любви. Об этом сказано еще в Евангелии, что в последние времена оскудеет любовь многих, и Сын Человеческий, пришедши, найдет ли веру на земле? (Лк. 18,8).

Поэтому святитель Николай дает нам, во-первых, пример ревности по Бозе: при всей своей кротости он не сдержался и ударил Ария, когда тот хулил Святую Троицу. Оказывается, кротость есть состояние внутреннее, состояние, касающееся всего, но только не вопросов веры. А в вопро-

сах веры должна быть твердость.

Как это получается сочетать? Часто говорят: "У меня характер такой". У святителя Николая тоже нрав был горячий, но он - правило веры и образ кротости. Некоторые считают, что при современной жизни, если смиряться, быть кротким, тебя просто "забьют". Нет, это не так, совсем не так. Когда человек кроткий, это значит, что он всю надежду свою прежде всего возлагает на Промысл Божий, на волю Божию, на силу Божию, а не на свое соображение или умение. Поэтому человек проявляет кротость по отношению к окружающим его людям, но не по отношению к истине и вере.

У нас же все наоборот. В отношении веры мы не тверды совершенно, нарушаем все уставы и правила Церкви: посты нарушаем, ленимся молиться, ходить в церковь, вообще соблюдать правила - это, мол, неважно, "Бог простит". Тут у нас проявляется не кротость, конечно, а лень, отсутствие ревности по Бозе. А в отношении ближних - тут у нас твердость. Все задом наперед, как

<u>№</u> 05 (17) 2014

# ПРАВОСЛАВНЫЕ ПРАЗДНИКИ

Иванушка в сказке ездил. Что касается веры - полное безразличие: "Ну как же ведь он обидится, если я к нему на именины не пойду... Обидится, если я торт не съем..." - тут мы легко идем на нарушение поста, заповеди. А бывает - по поводу незначительных вещей у нас проявляется твердость, резкость, упрямство необыкновенное: "Нет, будет по-моему, как я сказал" - и обидеть ближнего не боимся, когда вопрос касается нас или веры - мы снисходительны. Но к другим, наоборот, - взыскательны. И получается, что мы себя извиняем, оправдываем, а других осуждаем. Наша греховность заключается в том - прости нас, Господи! - что мы по тщеславию своему многое делаем, чтобы видимы были пред человецы, то есть стараемся показать себя. А когда касается вопрос вещей, которые не для людей, не на показ, то мы оказываемся совершенно другими, как говорят: " Молодец против овец, а против молодца сам овца". Мы должны быть великодушны - а мы к другим требовательны. С чужими мы

одни, а дома мы ведем себя совсем по-другому. Почему часто человек бывает двуличным? Потому что это свидетельство нашего непостоянства. Двуличие заключается в том, что это о нас сказано: прилежит человек на лукавая от юности его (Быт. 8,21).

Человек с детства начинает лукавить, когда есть какая-то выгода, подарки или он любит кого-то, то этому человеку он оказывает знаки почтения и уважения, послушания даже. А там, где не нужно себя показывать хорошим, там и обругать может; маму или бабушку, которая для него старается, может не послушаться, или нагрубить, или даже ударить, потому что не по его. И

человек так вырастает и живет - то перед Богом становится обманщиком, то перед людьми, и все время подтверждает слова, что всякий человек ложь (Пс. 115,20). В одном случае он становится принципиальным, в другом - никакой принципиальности и твердости нет. Как говорят святые отцы: люди сложили с себя легкое бремя осуждения себя и оправдания других и возложили тяжелое бремя оправдания себя и осуждения других.

Греховность наша заключается в том, что мы становимся кроткими, когда чего-нибудь боимся, причем земного, а если есть такая возможность - мы оказываемся совсем не кроткими.

Так вот, кротость святителя Николая проявлялась во всем, кроме того, что касается истинной веры, в этом он был тверд, а в остальном кроток и смирен. А у нас наоборот: в отношении земного мы принципиальны, а в отношении веры мы все сдаем, отступаем от веры.

Люди, которые имели внутреннюю твердость, стержень веры, во всех обстоятельствах жизни сохраняли веру. Они донесли ее до нас, и такие люди и дальше - до конца существования человечества - понесут эту веру в себе, внутреннюю твердую веру при внешней кротости поведения.

Есть примеры того, как люди тихие и незаметные в какие-то важные моменты вдруг проявляли необыкновенную твердость духа. Многие читали книгу "Отец Арсений", там есть такой эпизод: кого-то хотят убить и вдруг появляется отец Арсений и всех останавливает. До этого его никто не замечал. Он жил кротко, топил печку, выносил помои, все делал молча, но когда вопрос коснулся человеческой жизни, справедливости, правды в нем проявилась такая сила духа, которая всех обезоружила. Даже очень страшных, которых все боялись. Вот что такое сила духовная, и что такое наша немощь человеческая.

А мы можем по мелочам обругать человека, вдруг ревность в нас возникает, а когда нужно смириться, стерпеть и не возмущаться, у нас все внутри "кипит". Если можешь своим участием остановить что-то несправедливое - это надо сделать, а если не имеешь такой возможности -

Челотнорень.

затазжонь оно вызавог

ста Інсь на много мюлян

HEST CASHE WESE TRANSPORT

SO H AMHADO

должен молиться и не возмущаться, как у нас обычно бывает. Возмущаться за глаза, на расстоянии - это мы умеем, а когда в жизни что-то происходит, то вдруг оказывается, что нас и нет, мы не решились, или испугались. Получается, что у нас как-бы ревность, но ревность, которая ничем не жертвует. Бывает такая ревность - внешняя, так, например, некоторые деятели выступают вроде за правду, критикуют все, но при этом они ничего не теряют. Это печальный пример нашего личного состояния. Вроде бы за правду, за истину - но пока это ничем не грозит, а когда на самом деле нужно что-то сделать, мы оказываемся совершенно беспомощными и не

выступаем ни за истину, ни за правду. Прости нас Господи!

...Нет у нас кротости, нет у нас смирения. Гнев, раздражение, недовольство во всем, ропот, неблагодарность Богу за великие Его благодеяния и всеблагое о нас Промышление.

Обращаясь опять к святителю Николаю, вспоминаю слова из акафиста, на которые я лет сорок с лишним назад, будучи еще молодым человеком, обратил внимание: молчаньми бо прежде и бореньми с помыслы, деянию богомыслие приложил еси, богомыслием же разум совершен стяжал еси (Акафист свт. Николаю, кондак 10). Очень важный момент: молчаньми бо прежде и бореньми с помыслы - то есть старайся меньше говорить. И вот когда молчишь, а внутри все "кипит", начинаешь дискутировать - это все нужно сразу стараться погасить, оставить, пустое это дело и греховное.

Согрешаем всякими подозрениями, недоверием - как раз в мыслях у нас нет настоящего труда, и в мыслях мы часто падаем.

Прости нас, Господи!

Протоиерей Валериан Кречетов



### жития святых

#### СВЯТЫЕ РАВНОАПОСТОЛЬНЫЕ МЕФОДИЙ И КИРИЛЛ, УЧИТЕЛИ СЛОВЕНСКИЕ

Родные братья Кирилл и Мефодий происходили из благочестивой семьи, жившей в греческом городе Солуни (в Македонии). Они были дети одного воеводы, родом болгарского славянина. Святой Мефодий был старшим из семи братьев, святой Константин (Кирилл — его монашеское имя) — самым младшим.

Святой Мефодий сначала служил, как и отец его, в военном звании. Царь, узнав о нем, как о хорошем воине, поставил его воеводой в одно славянское княжество Славинию, бывшею под греческой державой. Это случилось по особому усмотрению Божию и для того, чтобы Мефодий мог лучше научиться славянскому языку, как будущий впоследствии духовный учитель и пастырь славян. Пробыв в чине воеводы около 10 лет и познав суету житейскую, Мефодий стал располагав свою волю к отречению от всего земного и устремлять свои мысли к небесному. Оставив воеводство и все утехи мира, он ушел в монахи на гору Олимп.

А брат его святой Константин с юности своей показал блестящие успехи как в светском, так и в религиозно-нравственном образовании. Он учился вместе с малолетним императором Михаилом у лучших учителей Константинополя, в том числе у Фотия, будущего патри-

арха Константинопольского. Получив блестящее образование, он в совершенстве постиг все науки своего времени и многие языки, особенно прилежно изучал он творения святителя Григория Богослова, за что получил прозвание Философа (мудрого). По окончании учения святой Константин принял сан иерея и был назначен хранителем патриаршей библиотеки при храме святой Софии. Но, пренебрегая всеми выгодами своего положения, удалился в один из монастырей при Черном море. Почти насильно он был возвращен в Константинополь и определен учителем философии в высшей Константинопольской школе. Мудрость и сила веры еще совсем молодого Константина были столь велики, что ему удалось победить в прениях вождя еретиков-иконоборцев Аниния.

Затем Кирилл удалился к брату Мефодию и несколько лет разделял с ним

иноческие подвиги в монастыре на Олимпе, где впервые стал заниматься изучением славянского языка. В обителях, бывших на горе, было много иноков-славян из разных соседних стран, почему Константин мог иметь здесь для себя постоянную практику, что для него было особенно важно, так как он, почти с детства, все время проводил в греческой среде. Вскоре император вызвал обоих святых братьев из монастыря и отправил их к хазарам для евангельской проповеди. На пути они остановились на некоторое время в городе Корсуни, готовясь к проповеди.

Здесь же святые братья узнали, что мощи священномученика Климента, папы Римского, находятся в море, и чудесным образом обрели их.

Там же в Корсуни святой Константин нашел Евангелие и Псалтирь, написанные «русскими буквами», и человека, говорящего по-русски, и стал учиться у этого человека читать и говорить на его языке. После этого святые братья отправились к хазарам, где одержали победу в прениях с иудеями и мусульманами, проповедуя Евангельское учение.

Вскоре пришли к императору послы от моравского князя Ростислава, притесняемого немецкими епископами, с просьбой послать в Моравию учителей, которые могли бы проповедовать на родном для славян языке. Император призвал святого Константина и сказал ему: «Необходимо тебе идти туда, ибо лучше тебя никто этого не выполнит». Святой Константин с постом и мо-

литвой приступил к новому подвигу. С помощью своего брата святого Мефодия и учеников Горазда, Климента, Саввы, Наума и Ангеляра он составил славянскую азбуку и перевел на славянский язык книги, без которых не могло совершаться Богослужение: Евангелие, Псалтирь и избранные службы. Некоторые летописцы сообщают, что первые слова, написанные на славянском языке, были слова апостола Евангелиста Иоанна: «Вначале бе (было) Слово, и Слово бе к Богу, и Бог бе Слово». Это было в 863 году.

После завершения перевода святые братья отправились Моравию, где были приняты с великой честью и стали учить Богослужению на славянском языке. Это вызвало злобу немецких епископов, совершавших в моравских церквах Богослужение на латинском языке, и они восстали против святых братьев и подали жалобу в Рим. В 867 году св. Мефодий и Константин вызваны были папою Николаем I в Рим на суд для решения этого вопроса. Взяв с собой мощи святого Климента, папы Римского, святые Константин и Мефодий отправились в Рим. Когда они прибыли в Рим, Николая I уже не было в живых; его преемник Адриан II, узнав, что они несут с собой мощи св. Климента, встретил их торжественно за

городом. Папа Римский утвердил Богослужение на славянском языке, а переведенные братьями книги приказал положить в римских церквах и совершать Литургию на славянском языке.

Находясь в Риме, святой Константин, в чудесном видении извещенный Господом о приближении кончины, принял схиму с именем Кирилл. Через 50 дней после принятия схимы, 14 февраля 869 года, равноапостольный Кирилл скончался в возрасте 42 лет. Перед смертью он говорил брату: «Мы с тобой как дружная пара волов вели одну борозду; я изнемог, но ты не подумай оставить труды учительства и снова удалиться на свою гору». Папа приказал положить мощи святого Кирилла в церкви святого Климента, где от них стали совершаться чудеса.

После кончины святого Кирилла папа, следуя просьбе славянского князя

Коцела, послал святого Мефодия в Паннонию, рукоположив его во архиепископа Моравии и Паннонии, на древний престол святого апостола Антродина. При этом Мефодию немало приходилось переносить неприятностей от инославных миссионеров, но он продолжал Евангельскую проповедь среди славян и крестил чешского князя Боривоя и его супругу Людмилу (память 16 сентября), а также одного из польских князей.

В последние годы своей жизни святитель Мефодий с помощью двух учеников-священников перевел на славянский язык весь Ветхий Завет, кроме Маккавейских книг, а также Номоканон (Правила святых отцов) и святоотеческие книги (Патерик).

Святитель предсказал день своей смерти и скончался 6 апреля 885 года в возрасте около 60 лет. Отпевание святителя было совершено на трех языках — славянском, греческом и латинском; он был погребен в соборной церкви Велеграда — столицы Моравии.

К лику святых равноапостольные Кирилл и Мефодий причислены в древности. В Русской Православной Церкви память равноапостольных просветителей славян чествуется с XI века. Древнейшие службы святым, дошедшие до нашего времени, относятся к XIII веку.

Торжественное празднование памяти святых первосвятителей равноапостольных Кирилла и Мефодия было установлено в Русской Церкви в 1863 году.

по материалам pravoslavie.ru



# РАСПИСАНИЕ БОГОСАЧЖЕНИЙ

| МАЙ 2014                                                          |    |               |                                                                                 |     |
|-------------------------------------------------------------------|----|---------------|---------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Чис                                                               | Д  | Время         | Богослужение                                                                    | Каф |
|                                                                   |    |               | Блаженной Матроны Московской                                                    |     |
| 2                                                                 | ПТ | 8:30          | Утреня. Литургия                                                                |     |
| Преп. Феодора Трихины                                             |    |               |                                                                                 |     |
| 2                                                                 | ПТ | 18:00         | Вечерня. Утреня                                                                 |     |
| 3                                                                 | сб | 8:30          | Литургия. Панихида                                                              |     |
| 2 [                                                               | -6 | 10.00         | Неделя 3 по Пасхе. Свв жен-мироносиц                                            | 1   |
| 3 4                                                               | сб | 18:00         | Всенощное бдение                                                                |     |
| 4                                                                 | ВС | 8:30<br>18:00 | Часы. Литургия. Молебен<br>Акафист мцц. Вере, Надежде, Любови и марери ох Софии |     |
|                                                                   |    | 16.00         | Великомученика Георгия Победоносца                                              | ļ.  |
| 5                                                                 | ПН | 18:00         | Всенощное бдение                                                                | 1   |
| 6                                                                 | ВТ | 8:30          | Часы. Литургия                                                                  |     |
|                                                                   | 01 | 0.50          | Святителя Стефана Великопермского                                               |     |
| 9                                                                 | ПТ | 8:30          | Панихида                                                                        | T T |
|                                                                   |    | 3.00          | Ап. сщмч. Симеона, сродника Господня                                            |     |
| 9                                                                 | ПТ | 18:00         | Вечерня. Утреня                                                                 |     |
| 10                                                                | сб | 8:30          | Литургия. Панихида                                                              |     |
| Неделя 4 по Пасхе. О расслабленном                                |    |               |                                                                                 |     |
| 10                                                                | сб | 18:00         | Всенощное бдение                                                                |     |
| 11                                                                | ВС | 8:30          | Часы. Литургия. Молебен                                                         |     |
|                                                                   |    | 18:00         | Акафист Арх. Михаилу                                                            |     |
|                                                                   |    |               | Преполовение Пятидесятницы                                                      |     |
| 14                                                                | ср | 8:30          | Утреня. Литургия. Освящение воды                                                |     |
| Мц. Пелагии, девы Тарсийской                                      |    |               |                                                                                 |     |
| 16                                                                | ПТ | 18:00         | Вечерня. Утреня                                                                 |     |
| 17                                                                | сб | 8:30          | Часы. Литургия. Панихида                                                        |     |
| Неделя 5. О самаряныне. Великамученицы Ирины                      |    |               |                                                                                 |     |
| 17                                                                | сб | 18:00         | Всенощное бдение                                                                |     |
| 18                                                                | ВС | 8:30          | Часы. Литургия. Молебен                                                         |     |
|                                                                   |    | 18:00         | Акафист Святителю Николаю                                                       |     |
| Апостола и Евангелиста Иоанна Богослова                           |    |               |                                                                                 |     |
| 20                                                                | ВТ | 18:00         | Всенощное бдение                                                                |     |
| 21                                                                | ср | 8:30          | Часы. Литургия                                                                  |     |
| 24                                                                |    | 10.00         | Перенесение мощей святителя и чудотворца Николая                                | 1   |
| 21                                                                | ср | 18:00<br>8:30 | Всенощное бдение                                                                |     |
|                                                                   | ЧТ | 0.50          | Часы. Литургия <b>Равноапостольных Мефодия и Кирилла, учителей Словенских</b>   |     |
| 23                                                                | ПТ | 18:00         | Вечерня. Утреня                                                                 | 1   |
| 24                                                                | сб | 8:30          | Часы. Литургия. Панихида                                                        |     |
| Неделя о слепом. Священномученика Ермогена, патриарха Московского |    |               |                                                                                 |     |
| 24                                                                | сб | 18:00         | Всенощное бдение                                                                |     |
| 25                                                                | BC | 8:30          | Часы. Литургия                                                                  |     |
|                                                                   |    | 18:00         | Акафист мцц. Вере, Надежде, Любови и марери ох Софии                            |     |
|                                                                   |    |               | Отдание праздника Пасхи                                                         |     |
| 28 ср 8:30 Утреня. Литургия                                       |    |               |                                                                                 |     |
| Вознесение Господне                                               |    |               |                                                                                 |     |
| 28                                                                | ср | 18:00         | Всенощное бдение                                                                |     |
| 29                                                                | ЧТ | 8:30          | Часы. Литургия                                                                  |     |
|                                                                   |    | 18:00         | Великая вечерня                                                                 |     |
|                                                                   |    |               | Память святых отцов семи Вселенских Соборов                                     |     |
| 30                                                                | ПТ | 18:00         | Вечерня. Утреня                                                                 |     |
| 31                                                                | сб | 8:30          | Часы. Литургия. Панихида                                                        |     |

№ 05 (17) 2014 12

## детская страничка

#### Притча (Монах Симеон Афонский) О РУЧЕЙКЕ

Бежал по лесу ручеек, сам собою любовался: ловкий, проворный, быстрый, чистый и прозрачный! Ни с каким другим ручейком не хотел сливаться, считал себя сильным и сам хотел бежать по лесу. Вдруг выбежал в поле, а там ослабел. Силенок не хватило, растекся и пропал.

Кое-как, по каким-то подземным ходам, весь грязный, добрался он до реки и начал ей жаловаться: «Если бы не это противное поле, то я бы и сам давно стал рекой!»

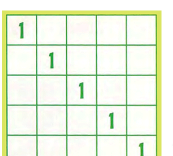
Услышав это, река всплеснула волнами: «Эх, ты, глупый ручеек! Поле совсем не виновато в том, что ты растекся, ушел в землю и стал таким грязным! У того, кто отталкивает других, стать рекой – сил не хватит...»

Чем больше ценишь самого себя, тем больше себя теряешь: Живи, не гордясь – Не упадешь в грязь.

#### РЕБУСЫ и ЗАГАДКИ









Расставь в клеточках цифры от 2 до 5 без повторений по вертикали и горизонтали

屮

#### по горизонтали:

- **2.** То, что мы ждем от св. Николая в беде или опасности.
- **3.** Хвалебное песнопение в честь св. Николая, во время которого нужно стоять.
- 5. Нарушение заповеди Божией.
- **6.** Темнота, покрывающая сердце человека, который отвернулся от Бога.
- **8.** Необычное событие, которое происходит в жизни по молитвам св. Николая.
- 9. Имя матери св. Николая.
- **10.** Целенаправленное распространение Слова Божия.
- **11.** Праздник, который отмечается через 19 дней после дня памяти св. Николая.
- 13. Область Греции, в которой жил св. Николай.
- **15.** Чувство, которое мы испытываем, когда получаем помощь от св. Николая.

#### ПО ВЕРТИКАЛИ:

- **1.** Часть облачения епископа в виде длинного узкого плата.
- **3.** Церковный сан св. Николая.
- **4.** Один из «титулов» св. Николая, говорящий о том, что его жизнь была угодна Богу.
- **6.** Христианская добродетель, которой особенно славился св. Николай.
- **7.** Имя византийского императора, при котором жил св. Николай.
- 8. Еще один «титул» св. Николая, говорящий о том, что по его молитвам происходили необыкновенные события.
- 12. Голной убор епископа.
- **14.** Духовное и телесное воздержание, в котором преуспел св. Николай.



Дорогие братья и сестры! Наш приход нуждается в средствах для росписи храма, благоустройства территории, оплаты бытовых платежей. Если у Вас есть возможность поддержать нас, предоставляем наши банковские реквизиты:

15

© Ларионова М.Е

ф

Местная религиозная организация православный приход храма мцц. Веры, Надежды, Любови и матери их Софии п. Кокошкино. ИНН 5030037913 / КПП 503001001

<del></del>

Банк «Возрождение» (ОАО) г. Москва

p/c 40703810703310142462

к/с 30101810900000000181, БИК 044525181

Газета издается приходом храма мцц. Веры, Надежды, Любови и матери их Софии п. Кокошкино.

Тираж: 250 экз. Газету подготовили: свящ.Георгий Гольцов, свящ.Вячеслав Михайловский, Григорий Шеянов, Георгий Кутуков, Ростислав Пита, Владимир Ногинов, Татьяна Ногинова, Ольга Соколова.

Сайт храма: http://hram-kokoshkino.ru

Дорогие братья и сестры! Убедительная просьба: не использовать газету в хозяйственных целях. В случае ненадобности, передайте ее кому-то из знакомых или верните в храм!

Спаси Вас Господь!